**Роль православной духовной миссии в судьбе русских военнопленных 1904-1905 годов на территории Японии**

*Рыбин Георгий Сергеевич*

*Студент, бакалавр*

*Национальный исследовательский университет «Высшая школа экономики»*

*E–mail:* *gogafish84@gmail.com*

Активная деятельность православной миссии началась в городе Мацуяма на острове Сикоку, где находился первый лагерь для военнопленных, попавших туда в марте 1905 г. Отношение местных жителей к русским было довольно терпимым, что отмечалось в донесении в Святейший Синод от русской православной миссии, где говорилось: «По стране всюду разослано предписание от центрального правительства не нарушать спокойствие православных христиан и не мешать им в отправлении их религиозных обязанностей» [1]. Однако из этого же донесения известно, что небольшие стычки с японскими фанатиками имели место. Для поддержания духа людей святитель Николай попросил отправится в г. Мацуяма священника Сергия Судзуки. Подобная необходимость была продиктована тем, что принимать священнослужителя из России военное министерство отказалось без объяснения конкретных причин. Понимая важность морального утешения людей и стараясь не отступать от Гаагской конвенции 1899 г., японские власти пошли на компромисс, позволив проповедовать японцу, относящемуся к русской православной церкви.

Стоит также отметить, что в пятой статье Положения о содержании военнопленных в Японии имелся особый пункт, касающийся вероисповедания. «Вероисповедание пленных уважается и им разрешается присутствовать при богослужении исповедуемой ими религии, лишь бы от этого не было никакого ущерба воинской дисциплине или общественной нравственности» [2]. Отец Николай продолжил добиваться смягчения условий содержания русских солдат. В письме 12/25 июля 1904 г. он наставляет Сергия Судзуки и подчёркивает необходимость договориться о том, чтобы богослужение возможно было проводить без переводчика с японской стороны. «Если купцам позволяют быть у пленных без переводчика, то Вам как же не позволить? Ведь Вы ничего дурного не можете сказать пленным; Вы для того и служите у них, чтоб внушать им только одно хорошее, благочестивое» [3]. Подобного же послабления он будет добиваться и при проведении личных исповедей, которые могли понадобиться в процессе общей исповеди у военнопленных во время Великого поста в марте 1905 года.

Деятельность отца Николая не ограничивалась лишь моральной поддержкой военнопленных. Через Сергия к военнопленным стали попадать и различные вещи, среди которых были не только иконы для богослужений. Направлялись и религиозные книги такие как Новый Завет, Святое Евангелие, различные Толкования и многое другое. Стоит уточнить, что в духовной миссии старались помочь всем без исключения, даже при условии, что человек не исповедовал православие, что видно из письма Сергию Судзуки с повторным наставлением об исповеди и с вопросами о жизни военнопленных. Святитель Николай пишет: «Двум (военнопленным) лютеранского вероисповедания, нуждающимся в книгах для чтения, как сказано в записочке, приложенной Вами в письме к г. Исикава, посылаю два Новые Завета…» [3].

Посылаемые вещи не всегда были связаны с религией напрямую. Примером может служить пересылка журналов, газет и романов, которые описываются в письме протоирею М.И. Горчакову о пожертвовании книг для военных, написанном в 1905 г. В этом же письме отмечается и то, что пленные просят наряду с лёгкой литературой и книг научных. И наконец, ещё одним примечательным типом посылок стали ноты и книги песнопений, что позволяло создавать хоры певчих из солдат.

Отдельно можно выделить материальную помощь непосредственно раненым военным. Через миссию больные снабжались новым бельём. Николай отдельно выделял эту тему в одном из своих писем Сергию Судзуки: «А как идет у Ивана Михайловича Шастина снабжение больных бельем? Что он ничего не пишет ко мне? Попросите его уведомить. Я писал ему, что если недостанет денег на необходимое белье больным, то пусть известит…» [3]. Подобное беспокойство было выражено и тем, что средства миссии были ограничены и требовали быстрого распределения, но даже в такой ситуации святитель Николай особенно выделял необходимость помощи раненым.

Число военнопленных с течением времени только росло, что привело к созданию новых лагерей. К концу войны количество пленных достигало 70 000 человек. Для такого внушительного числа необходимо было и больше священников, а также необходимо понимать, что далеко не во всех городах, где располагались лагеря, существовали православные храмы. Деятельность священников приобрела такой масштаб, что для её более удобного контроля создаётся «Православное товарищество духовного утешения военнопленных», устав которого утверждается 7 мая 1904 г. Целью данного общества становится удовлетворение духовных нужд военнопленных.

Священники также участвовали и в образовательной деятельности, обучая неграмотных военнопленных, о чём радостно отзывается святитель Николай в письме от 13 сентября 1904 г. Трое офицеров даже просили учебники английского, немецкого и французского языков. Святитель Николай лично купил их, так как у миссии не было данных книг.

Ещё одним вкладом православной миссии можно считать поддержку связи между военнопленными и их семьями в России. Это осуществлялось двумя способами. Первый – путём передачи солдатам посланий с родины. Примером этого может служить письмо Владимиру Николаевичу Геништу, которое было получено Сергием Судзуки вместе с посылкой елея. Такие посылки были ещё важны тем, что, благодаря им священники узнавали чёткое место пребывания пленных, даже если необходимо было передать просто книги. Таким образом, епископ Николай узнавал всю информацию о том, кто и где находится, и в каком состоянии. Однако необходимо было сообщать и людям в России информацию об их близких, и поэтому был второй способ поддержания связей – подробные отчёты о пребывании людей в Японии, публиковавшиеся в православной газете «Сэнкё Синпо» или «Православный вестник», которая выходила ещё с 1880 г.

Подводя итог, можно сказать, что за период с 1904-1905 г. православная духовная миссия оказала значительную поддержку русским военнопленным в различных сферах их жизни от материальной до духовной. Условия содержания военнопленных намного улучшились, и их моральный дух стал намного выше, чем если бы духовная миссия не помогала им.

**Литература**

1. Собрание трудов равноапостольного Николая Японского: В 10 т. Т. 2: Официальная переписка (1884–1912). М.: ООО «Издательство ПЕНАТЫ И КНИГА». 2018. С. 350-352.
2. Филькин А.Г. Надпись на Евангелии. Владивосток. 2020. С. 177-184.
3. Собрание трудов равноапостольного Николая Японского: В 10 т. Т. 3: Письма (1860–1911). М.: ООО «Издательство ПЕНАТЫ И КНИГА». 2019. С. 315-509.