***Свои* и *чужие* в автобиографической прозе о ГУЛАГе: от документального образа к повествовательной стратегии автора\***

***Кочнева Т.А.***

*Аспирант*

*Институт русской литературы (Пушкинский Дом) РАН, г. Санкт-Петербург, Россия*

*tany-kotschneva@mail.ru*

Автобиографическая проза о ГУЛАГе — значимое явление литературы второй половины ХХ века. Долгое время не имевшая разрешенного доступа к своему читателю, искавшая к нему дорогу через самиздат или писавшаяся в стол, она сконцентрировала в себе трагический опыт репрессий, который становился одновременно и истоком текста, и причиной его исключения из публичного пространства. Публикация «Одного дня Ивана Денисовича» для многих послужила толчком к тому, чтобы написать личную историю лагерной жизни, вплести свою правду о прошлом в большой исторический нарратив страны: только в 1963 году редакцией «Нового мира» было получено несколько сотен воспоминаний о ГУЛАГе [Натанс 2018: 409]. Как писал П. В. Палиевский, ХХ век вывел в поле литературы произведения *без писателя*, в которых читатель «видит <...> в роли художника целое общество или жизнь, сотворившую и автора и документ» [Палиевский 1971: 409]. Воспоминания о ГУЛАГе, написанные не профессиональными писателями, а обычными людьми, представляют собой именно такие произведения *без писателя*, которые, в отличие от лагерной прозы, до сих пор остаются на периферии исследовательского поля литературоведения.

Предлагаемый доклад посвящен автобиографическим текстам о ГУЛАГе, написанным как известными писателями, так и непрофессиональными авторами, и концентрируется на ключевом документальном образе, структурирующем пространство этих произведений — образе *своих* и *чужих*. Экстремальный опыт ареста, следствия, тюрьмы, лагеря кардинально менял смысловую и функциональную наполненность этих категорий. Привычная система координат переворачивалась: вчерашние чужие — враги народа, в число которых попадал сам автор, — становились его кругом своих, разделяя бесправное положение и исключенность из советского социума. В автобиографическом романе «Крутой маршрут» Евгения Гинзбург писала: «Нигде люди не сходятся так быстро, как в тюрьме, особенно в моменты, подобные вот такой “обработке”. Общий страх перед ближайшим будущим, общее чувство растоптанности человеческого достоинства» [Гинзбург 1990: 99]. Образ чужих, в свою очередь, находил реализацию не только в уголовниках, иронично называемых «друзьями народа», но и в представителях закона, еще вчера олицетворявших в глазах автора справедливость советского правосудия. Степан Кузнецов, «харбинец», арестованный в 1940 году, вспоминает: «В моей голове не укладывалось, как это можно, чтобы советский человек, да еще член партии, не совершивший никакого преступления перед своей родиной, наговаривал на себя… И кому — советскому следователю?» [«Спасская красавица» 2019: 23] Артикулируя в воспоминаниях свою принадлежность к советской идентичности, авторы превращали себя из объектов политических репрессий в субъектов социального действия. Написание текста было единственной возможностью рассказать о личной правде в пространстве публичного молчания.

Переопределение категорий *своих* и *чужих*, происходящее на основе личного трагического опыта, становится сюжетообразующим в автобиографической прозе о ГУЛАГе, подчиняя себе «лагерную топику», традиционно попадающую в объектив исследования литературоведов. Мучительная борьба за выживание, граничащая с утратой человеческих качеств; непосильный труд, голод и холод описываются авторами сквозь призму людей, разделявших с ними лагерный опыт. Личная история отступает на второй план, уступая место рассказу о тех, кто поделился пайкой, помог советом, подал пример выдержки и сохранения человеческого достоинства. Именно так построена, например, книга невыдуманных рассказов Леонида Городина, опубликованная спустя тридцать лет после смерти автора [Городин 2024].

Обилие имен, встречающихся в лагерных нарративах, скрупулезное описание личностей и судеб товарищей иногда поражает читателя, но для автора это — часть повествовательной стратегии, знакомой нам по манифесту о «новой прозе» Варлама Шаламова. Фактографичность, установка на подлинность и отказ от «литературности», отличающие автобиографическую прозу — не просто стилистические особенности, но и этический выбор авторов, считавших своей обязанностью не только лично помнить, но и публично свидетельствовать о пережитом лагерном опыте. *Свои* и *чужие* собирают это повествование в единое целое, прорисовывая множество сюжетных линий, пересекающихся с биографической линией автора, и оказывая влияние на его повествовательную стратегию.

Литература

Гинзбург Е. С. Крутой маршрут: Хроника времен культа личности. М.: Советский писатель, 1990.

Городин Л. Одноэтапники. Невыдуманные рассказы. М.: Музей истории ГУЛАГа, 2024.

Натанс Б. Заговорившие рыбы: о мемуарах советских диссидентов // После Сталина. Позднесоветская субъективность (1953–1985): сборник статей / под ред. А. Пинского. СПб.: Издательство Европейского Университета в Санкт-Петербурге, 2018. С. 398–441.

Палиевский П. В. Роль документа в организации художественного целого // Проблемы художественной формы социалистического реализма: В 2 т. М., 1971. Т. 1.

 «Спасская красавица». 14 лет в ГУЛАГе агронома П85 Кузнецова / авт-сост. С. Пудовский. М.: Издательство АСТ, 2019.

**\***Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда № 24-18-00856, https://rscf.ru/project/24-18-00856/, ИРЛИ РАН. («Люди незнаемые»: этапы и механизмы сложения культурной географии в русской литературе XII–XX веков»).