**Религиозная политика Румского султаната в первой половине XIII века**

***Беляева Таисия Дмитриевна***

*Студентка, 3 курс бакалавриата*

*Московский государственный университет им. М. В. Ломоносова,*

*Институт стран Азии и Африки, Москва, Россия*

*E–mail: tasia.beliaeva@mail.ru*

В докладе ставится вопрос ключевых особенностей религиозной политики Румского султаната в первой половине XIII века – в период его «апогея», когда правители-Сельджукиды значительно укрепляют свою власть и получают доступ к новым ресурсам, которые возможно было использовать в рамках изменения облика государства.

Изучение начального этапа масштабной трансформации Анатолийского полуострова из преимущественно христианского региона в мусульманский, что происходило в эпоху господства Румского султаната, представляется особенно важным, в частности в контексте того, что он мало освещен в отечественной литературе – советские и российские авторы не развивают тему религиозной политики обособленно и обращаются к ней исключительно в рамках общих монографий [1]. Зарубежные исследователи уделяют большее внимание этноконфессиональным процессам [3,4,6] и архитектуре в контексте истории распространения ислама [5], однако не обращаются к религиозной политике как полноценному комплексу мероприятий, проводимых правителями Румского султаната.

Основным источником для данного исследования является «Сиясат-наме» - «Книга о правлении» визиря Государства Великих Сельджукидов Низам аль-Мулька [2]. Сиясат-наме представляет собой свод практических советов и этических рекомендаций для правителя, в том числе касаемо религии – о том, каким должно быть отношение правителя к немусульманам и еретикам, как должен вести себя султан и как население должно быть обращено в ислам. Таким образом, исследование построено на сопоставлении реальной религиозной политики Румского султаната с идеальной религиозной политикой, декларируемой в «Сиясат-намэ», ранее не проводимом в контексте изучения особенностей распространения ислама в Анатолии в первой половине XIII века. Использование данного метода позволяет подвергнуть критике существующие представления о взаимоотношении мусульманских правителей и немусульманского населения, в частности – о присутствии постоянной репрессивной политики с целью «поглотить» конфессионально иную часть общества и превратить его в монорелигиозное.

В результате проведенного анализа удалось прийти к выводу, что в указанный период султаны Рума определенно проводили политику исламизации, однако она сосуществовала с толерантным отношением к немусульманскому населению.

Сопоставление деятельности правителей-Сельджукидов с образом мусульманского государя, представленным в «Сиясат-намэ», показало, что султаны Рума старались ему соответствовать – были лично вовлечены в резко активизировавшееся строительство религиозных сооружений, стимулировали учреждение вакфов для помощи новообращенным мусульманам и медресе для распространения мусульманского вероучения.

Одновременно с этим, их личная жизнь и взгляды не соотносились с предписаниями «Сиясат-намэ» - султаны предпочитали брать в жены и наложницы христианок, их сыновья обладали «двойной идентичностью» - как мусульманские правители и как приверженцы христианских обрядов, ради выгодного брака некоторые представители династии переходили из ислама в христианство.

Такой религиозный прагматизм проявлялся и в государственной сфере – Сельджукиды сохраняли грекоязычный и немусульманский государственный аппарат, назначали христиан на высокие должности, гарантировали право собственности христианской аристократии на их земли, сохраняли статус монастырей и покровительствовали им.

**Список литературы:**

1. Гордлевский В. А. Государство Сельджукидов Малой Азии / Ответственный редактор И. Ю. Крачковский. М.; Л.: Издательство Академии наук СССР, 1941. - 200 с.
2. Сиясат-намэ. Книга о правлении везира XII века Низам аль-Мулька. М.: Наука, 1949. 380 с.
3. Cahen Claude. Pre-Ottoman Turkey: a general survey of the material and spiritual culture and history c. 1071-1330 / trans. from French by J. Jones-Williams. New York: Taplinger, 1968. 458 pp.
4. Çiftçioğlu İsmail, Uysal Ahmet. XII. ve XIII. Yüzyıllarda Anadolu’da Yaşayan Müslümanlarla Gayri Müslimler Arasındaki İlişkilerin Hususiyetleri. – History studies. 2011. Vol 3/3. pp. 98–112
5. McClary R. P. Rum Seljukid architecture, 1170-1220: The patronage of sultans. Edinburgh: Edinburgh university press, 2017. 227 pp.
6. Vryonis Speros Jr. The Decline of Medieval Hellenism in Asia Minor and the Process of Islamization from the Eleventh through the Fifteenth Century. Los Angeles: University of California Press, 1971. 532 pp.